
المحـور

85

■  أكاديمي ووزير سابق، تونس.

ا��5���:

يُعد تجديد الوقف والزكاة مجالاً مهماً من مجالات تجديد 
الفِقه الإســلامي والتكليف الشــرعي. وذلك على مستوى 
المضامين والمؤسسات والآليات، وبمسارات تجديد الوعي والفهم 
والفعل والعمــل، وبضوابــط وأدوات معلومة في قواعد الشــريعة 
ومبادئ الاجتهاد، ولهذا التجديــد أثره في مكافحة الفقر بأنواعه 

وأسبابه وآثاره، وهو ما نبينه في هذا المقال.

x��� ��Q50ـ� الإ,�ـ�ن وا�"��ان <�  ا��;ـl وا�ـ>�Aة ��ٴ
��ء ا�5�آن:

يمثل موضــوع الوقف والــزكاة أحــد مواضيع قضايا الإنســان 
والعمران فــي ضوء القــرآن؛ مــن حيث أبعــاد الإنســان الفطرية 
والتكريمية والتكليفية، التي تقرر بمقتضاها وجود الإنسان وقيامه بما 
يُصلحه ويصلح هذا الوجود في العيش والانتظام والعمران والتمدن 
والتحضر. ومن مقتضيات الكرامة والتكليف تشــريعُ العمل وتحقيق 

■ ,�ر ا���� �0 ��&�ر ا���د��  

والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 
المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة 



86

المحور

الإنتاج وجلب الغنى وطرد الفقر ودرء الفساد. وهو ما تجلىّ في هدي القرآن 
نصوصــاً وأحكاماً ومقاصد وقيمــاً، تدعو إلى ذلك كله. ومنــه: قوله تعالى: 
﴿ £ ¤ ¥ ¦ ﴾ [عبــس: 24]، الذي يشير إلى تدبير الإنسان لغذائه 
الكافي وتوازنه وأمنه واستمراره وثماره في ذلك كله. ومنه تقرير كرامة بني 
 k j i h g f e d c b a ` _ ﴿ :آدم
o n m l ﴾ [الإسراء: 70]؛ هذه الكرامة التي يلزم منها كرامتهُ في 
سلامة عقله، وتمام صحته، وانتظام معاشــه، وتعمير وجوده، وتثمير حراكه، 

وتعميق قيمه وأخلاقه.
والوقف والزكاة موضوع قرآنــي بأصالة وتجدد، لأنه جــارٍ في منطوقات 
ومفهومات وســياقات قرآنية كثيرة، لعل أبرزها جريانه في شواهد الدعوة إلى 
الوقف بالدعوة إلى فعل الخير ﴿ m l ﴾ [الحج: 77]، وتَرْكِ الأثر الذي 
 ﴾ ¶ µ ´ ³ ² ± ° ¯ ﴿ :يبقى بعد صاحبه، قال تعالى
[يــس: 12]، والوعد بإحضار ما أعده الفاعل للخير يوم القيامة: ﴿ ! " # 
$ % & ' ) ( ﴾ [ٱل عمران: 30]. وعلى رأس ذلك كله: حملُ الإنســان 
طوعاً واقتناعاً على فعل الإحسان الذي هو رأس الصلاح وذروة الإيمان ومعلمة 

حب االله لأصفيائه، قال تعالى: ﴿ z} | { ~ ے ﴾ [البقرة: 195].
إن اهتمام القرآن بالوقف والزكاة يدل على اهتمامه بآثارهما في مكافحة 
الفقر والفاقة مــن جهة أولى؛ بالنظر إلى مقاصد ذلــك ومآلاته، ويدل على 
إقامة العمران وحفظ الإنســان مــن جهة ثانيــة، فالعمران معاكــسٌ للفقر، 
والإنسان الغني خيرٌ وأحب من الإنسان الفقير. وانطلاقاً من هذا وغيره، يكون 
الوقف والزكاة ـ من ناحية الجانب الإحساني والاستثماري والنفعي ـ رافدين 

عظيمين للإنسان والعمران.

:)��"% K��5� �
1 ـ <�$� ,t� وإ<�دة �

 °¯ ® ¬ « ª ©¨ § ¦ ¥ ¤ ﴿
± ² ³ ﴾ [البقرة: 268].



87

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

مفاد هذه الفسحة فوائد ثلاث:
الفائدة الأولى: تلازم ثلاثية الشيطان والفقر والفاحشة، ضمن نسق من 
الغواية التي يتزعمها الشيطان باعتماد سياســة الفقر بأنواعه، بوصفه تحضيراً 
لبيئة الفاحشــة وإضعافاً للإنســان بإضعاف عمرانه ومقومات وجوده ومتطلبات 
حياته؛ مما يجعله يرتمي تحت الإكراه والإغواء في دياجير المحرمات والشبهات، 
ويحتمي بما يتوهم أنه منقذ له من هذا الفقر ومعاناته ومصاعبه ومصائبه. وقد 
جاءت عبارة «يعدكم الفقر» لتشير إلى التخويف بالفقر والخصاصة والحرمان، 
ثم الترغيب فيما يُظن أنه البديل والمخلص، وهو الفاحشة. والذي جعلني أقرر 

هذا الارتباط الثلاثي هو دلالة السياق 1 أو مقتضى 
المقام الذي وردت فيه الثلاثية فــي هذا المقام، 
وهو الشيطنة والفقر والفحش، في خيط ناظم لها، 
وهو تعذيب الإنســان وحرمانه من العمران بمنافعه 

ولذاته وما يؤدي إليها.
الفائدة الثانية: ثلاثة اسم الجلالة والمغفرة 
والفضل، الدالة على وعد االله بالمغفرة التي فيها 
إشارة براءة الذمة الإنسانية من الفواحش والآثام، 
وقيامها على الفطرة الأصيلة والدين القيم، والدالة 
كذلك على فضل االله، الذي هو رزقه ونعمه وسائر 

ما يقيم وجود الإنسان وعمرانه على مراده سبحانه وهديه، في مصادمة صريحة 
لمراد الشــيطان ووعده الواهم وخطواته الخبيثة. قال سبحانه: ﴿ ! " # 

$ % & ' ) ( * + , - ﴾ [النساء: 27].

ومفادُ هذا النصّ القرآني تعارض الإرادتين وتصادم المرادين، وأن مراد 
االله هو التوبة بمعناهــا المتصل بالرجــوع إلى االله وتخليــص الذمة وحماية 

الحرمة...، وأن مراد الشيطان الميلُ العظيم بأنواعه وأخطاره.

دلالة السياق من الدلالات المعتبرة في فهم القرآن الكريم وتفسيره والاستنباط منه. وهي موضع  1  ـ
أبحاث كثيرة ورسائل عدة.

ا��;l وا�>�Aة ����ع 
 K,و%��د، لأ ���C�0 �,آ�;
�aرٍ <� ��DH;�ت 
و�+^���ت و��o;�ت ;�آ,�� 
 K,���a �3ز�ة، �"! أ0��GA
<� �Zا3� ا����ة إ�( 
ا��;l ��0���ة إ�( <"! 

 ﴾ m  l ﴿ ���ا�
[ا�$�: 77].



88

المحور

الفائدة الثالثة: مضمون الثلاثيتين، من حيث قيمُ كلٍ منهما ومقامُ 
ذلك فــي إقامة العمران وإســعاد الإنســان، وهذه القيم هــي قيمة العمل 
المتأتية بصلاح الإنســان واســتعداده المادي والمعنوي للإنتــاج والتعمير 
والنفع والتطوير، وكذلك قيمة الحرية المحررة للإرادة والمقوية للإدارة، 
وقيمة التقوى التي تحفز على ادخار الأعمال الصالحة وترك الآثار الباقية، 
وإدامةِ صيغ الخير بالوقف والــزكاة والهبة والخدمة. وهو ما يشــير إلى 
ارتباط الرزق والغنى بالمغفرة والتقى، وفق خطــاب التصديق الثابت في 
قوله تعالى:  ﴿ u t s r q ❁ o n m l k j ﴾ [الطلاق: 2 ـ 3]، 
وخطاب التحقيق الذي تقوم فيــه البراهين العقلية والحجج المنطقية على 
ذلك الارتباط، ومن وجوه ذلك: أن التقوى التي تكون سبباً للرزق يراد بها 
حالة الإنسان وأهليته من حيث نيته وإيمانه، وصلاحه والتزامه، مما له أثر 
في الإنتاج والتنمية والرزق والفضل، ومن ذلــك مخزونه الإيماني الدافع 
إلى التنمية بوصفها تعبداً الله وطاعة له، ووعيه الفكري والشرعي والعلمي 
الذي يقيم عمله على الإتقان والجودة ومراعاة ســنن ذلك وشروطه، وهذا 
يتأسس كذلك على قاعدة التعبد والامتثال، وهو ما يؤثر في مقادير الإنتاج 
ونوعياته وتحقيق الغنى وطــرد الفقر، وكذلك التزامــه الديني والخلقي 
والاجتماعي والأسري؛ مما يجعله تاركاً للمعاصي متجنباً للملاهي مقتصداً 
في الإنفاق متوازناً في شــأنه كله. ولها أثره في الاقتصــاد والمعاش وفي 

التوفير والتكثير.

2 ـ ��a> �+�دات ا�"�Hان:

هذه المفردات هي: التجديد، والوقف، والزكاة، والفقر، والأزمنة المعاصرة. 
وبيانها بإيجاز يفيد الموضوع في مجمله ودقائقه، وهو ما نبينه فيما يلي:

مفردة التجديد:
التجديد في اللغة: هو إقامة الشــيء على وضعــه الأصلي، كإقامة 
الثوب على وضعه الأول؛ بإزالة الأدران والشوائب عنه. أو هو جعل الشيء 



89

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

جديداً، كجعــل البيت القديم جديداً، بترميمه وتحســينه وتأمين مرافقه 
وخدماته. وهو من الفعل «جدَ يَجِدّ» بالكســر، فهــو جديد، وهو خلاف 
القديم. يقال: جدد الإنسان الأمر وأجده، إذا استحدثه. والجَد العَظَمةُ، 
والجد في الأمر: الاجتهــاد 1. والجديد: ما لا عهد لك بــه، ولذا وصف 
الموت بالجديد، وتجدد الشيء: صار جديداً، والجديدان: الليل والنهار 

لأنهما لا يبليان 2.
والتجديد في الاصطلاح: هو النظر في المستجدات وإعطاؤها أحكامها 
ومواقفها؛ مما يجعلها تناسب العصر وتجلب النفع؛ كالتجديد في مستجدات 

الوقف، من حيــث النظر فــي صيغــه الجديدة 
وإعطاؤهــا أحكامها بتأصيلهــا وتكييفها، وجعلها 
تجلب مصالح الناس وتراعي ريع الوقف وشــرط 

الواقف وأداء المؤسسة الوقفية.
بالتجديــد كذلك تجديــد الدين  ـ ويراد 
ويراد بــه معاملة الدين وفــق النصوص واللغة 
والقواعد التي نــزل بها، مع مراعــاة الجديد 
والاجتهــاد فيــه مــن دون الإخلال بــه. وأصل 
مشروعيته حديث أبي داود: «إن االله يبعث لهذه 
الأمُة على رأس كل مائة ســنة مــن يجدد لها 

دينها» 3. ومفاد تجديد الدين تجديد أحكامه بتجديد الوعي بها، وتجديد 
الفعل بمقتضى ذلك الوعي. ومن الأحكام الدينية حكم الوقف، فهو يتجدد 
على مستوى فهمه وتطبيقه وقوانينه ومؤسساته وآلياته وآفاقه. وهو ما يؤدي 
ه وعاءً تنموياً ورافداً اقتصادياً، يســهم فــي الإنتاج ويواجه الفقر  إلى عَد

ويسعد الفقراء ويقلل معاناتهم.

المصباح المنير، الفيومي، ص 36. 1  ـ
لسان العرب، ابن منظور، 386/1. 2  ـ

ســنن أبي داود، كتاب الملاحم، باب مــا يذكر في قرن المائــة، 109/4 رقــم الحديث 4291؛  3  ـ
والمستدرك للحاكم، 567/4، رقم الحديث 8592.

ا�&���� <� ا�=]�: �3 
 K"إ;��� ا�/�ء �=( و�
الأkA ،�=C;��� ا��Gب �=( 
و�"K الأول؛ k0زا�� الأدران 
 !"a �3 أو .KH� 7:وا�/�ا
 !"�A ،ًا���a ا�/�ء
ا�
�s ا�a ]��5���اً، 
&0����K و%$��KH و%���� 
.K%���Eو K5>ا��



90

المحور

مفردة الوقف
الوقف هو: فعْل البذل على وجه تأبيد الأصل وتســبيل المنفعة والثمرة 1. 
وهذا الفعل يُناط به حكمه الشــرعي التكليفي والوضعــي. فالحكم التكليفي 
للوقف: أن فعل الوقف مندوبٌ إليه بالجزء وواجب بالكل. ومعنى كونه مندوباً 
ه صدقة جارية  بالجزء أو سنة أن فعله من الأفراد قد رغب فيه الشــارع وعَد
ومصلحة متعدية وبراً ومعروفاً وإحســاناً، أما معنى كونه واجباً بالكل أن فعله 
من المجموع الإسلامي يُعد واجباً عاماً لا يجوز تعطيله منهم أو إيقافه لزمن؛ 
لأنه من الواجبات العامة والشعائر العظيمة التي لا يجوز تعطيلها كلياً كالأذان 
والأضاحي... وما يتسم به الوقف خصوصاً تحبيس أصله وتأبيد ريعه وتعميم 
ثمره، وهو ما يفيد استمرار نفعه واتساع أثره، وهذا له دوره في مواجهة الفقر 
وما إليه، بالنظر إلى ما يســهم بــه من تنمية دائمة وتوفير مواطن الشــغل، 
وتكثير المنتوج، والتحبيس على الفقراء أنفســهم أو علــى برامج إزالة الفقر 

ومؤسسات التأهيل؛ لتحصيل الغنى وتحقيق الكسب.

مفردة الزكاة:
الزكاة هي: إخراج جزء من المــال على وجه الوجوب 2 وفــق ما جاء به 
الشرع على مستوى الأموال الزكوية والأنصبة والمقادير الواجبة والمستحقين 
لها. وتُعــد أحد أركان الإســلام وإحدى شــعائره التي عظمهــا االله، بتعظيم 
أحكامها ومقاصدها وآثارها في مواجهة مشــكلات الغذاء والكســاء والدواء، 
وتحديات الفقر وتداعياته النفسية والمجتمعية والحضارية. وأبرز ما نص عليه 

الوقف لغة: الحبــس والمنع عن التصــرف. التعريفــات، الجرجاني، علي بــن محمد بن علي،  1  ـ
ص 274؛ ولسان العرب، ابن منظور، 359/9.

وفي الاصطلاح: تحبيس الأصل وتســبيل الثمرة. المغني، ابن قدامة: 184/8، أو هو جعل منفعة 
مملوك أو غلته لمســتحق مدة ما يراه المحبس، حاشــية الصاوي على الشرح الصغير، الصاوي، 
أحمد بن محمد المالكي، 97/4، 98؛ أو هو حبس مال يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه على مصرف 

مباح، حاشية القليوبي على شرح المنهاج، القليوبي، أحمد بن أحمد، 97/3.
عُرفت الزكاة بأنها: أداء حق يجب في أموال مخصوصة، على وجــه مخصوص ويعتبر في وجوبه  2  ـ

الحول والنصاب. الموسوعة الفقهية، 262/23.



91

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

العلماء في مقاصد الزكاة أنها شُــرعت لمواجهة الفقر ونفع الفقراء، ودليل 
ذلك التنصيص على مصرف الفقراء والمساكين في أول بيان هذه المصارف 
 x w v u t s r q ﴿ :في قوله تعالى
 ¨  §  ¦¥  ¤  £  ¢¡ ے   ~  }  |  {  z  y
© ﴾ [التوبــة: 60]. وعليه جــاء كلام العلماء منبهاً إلــى هذا المقصد 
العظيم «مصلحة الفقراء»، و«سد حاجتهم»، و«الأحََظّ لهم»، وغير ذلك مما 
تقرر بمقتضاه عد الزكاة وعاء للتنمية ورافداً للنفــع، وجبهة للتصدي للفقر 

والفاقة وضمانة للمواساة والتضامن بين الأغنياء والفقراء.

مفردة الفقر
الفقر هو: الحاجة والفاقة، وعكســه الغنى. 
والفقيــر 1 هو الــذي يحتاج إلــى المــال والغذاء 
والدواء وما تقوم به حياته. أما الغني فهو الذي لا 
يفتقر إلى غيره فيما هو غنــي به، ولا يحتاج إلى 
المساعدة والعطاء من غيره في مجال الحاجيات 
بأنواعهــا، ومنها الحاجــة إلى الطعام والكســاء 
 Ã ﴿ :والدواء. وفي القرآن الكريم قوله تعالى
Æ Å Ä ﴾ [محمد: 38]، فاالله وحده الغني 

لا يحتاج إلى غيره، أما المخلوقون فجميعهم محتاجون إليه ومفتقرون إلى فضله 
ورزقه وإمداده.

وتجدر الملاحظة أن الفقر لا يقف عند الحاجة إلى المال والمادة، وإنما 
هو عموم الاحتياج إلى ما تقوم النفس في ســلامة جســدها وعقلها وعرضها 

فَهُ  الْغِنىَ. وفِـــي الاِصْطِلاَحِ عَر وَهُــوَ مَنْ قَل مَالـُـهُ، وَالْفقَْرُ ضِد ، الْغنَِي غَةِ ضِــدالْفَقِيرُ فِي الل 1  ـ
افِعِيةُ، وَالْحَناَبِلةَُ بِأنَهُ: مَنْ لاَ يَمْلِكُ شَيْئاً الْبَتةَ، أوَْ يَجِدُ شَــيْئاً يَسِيراً مِنْ مَالٍ أوَْ كَسْبٍ لاَ يَقعَُ  الش
فَهُ الْحَنفَِيةُ: بِأنَهُ مَنْ يَمْلِــكُ دُونَ نِصَابٍ، مِنَ الْمَال النامِي، أوَْ قَدْرَ نِصَابٍ  مَوقِْعاً مِنْ كِفاَيَتِهِ. وَعَر
فَهُ الْمَالِكِيةُ: بِأنَهُ مَنْ يَمْلِكُ شَيْئاً لاَ يَكْفِيهِ قُوتَ عَامِهِ. الموسوعة  غَيْرِ ناَمٍ مُسْتغَْرَقٍ فِي حَاجَتِهِ. وَعَر

الفقهية، 199/32.

ا��;l �3: <ْ"! ا�
@ل 
 !C�0� الأ�% Kaو )=�
و%�
�! ا��H+"� وا��G�ة. 
 K0 ط�H�ُ !"+و3@ا ا�
 �+�=S&ا� ���ا�/ K�S

 ]S$��> .�"وا���
ا�&l;�=� �+�=S: أن <"! 
 Kوبٌ إ���H� l;ا��
.!S��0 7a���0>ء ووا



92

المحور

وحرمتها، وما به قوام عملها ورســالتها في الحياة. فالجهــل يعد فقراً علمياً، 
والفساد يعد فقراً أخلاقياً وإنسانياً، والكلمة الخبيثة والفعل المؤذي وإشاعة 
المنكر وإنهاك الفضيلة وتحطيم المعنى وتمييع النظام وتلويث البيئة، كل هذا 

يعد فقراً إلى الفضائل التي هي ضد تلك الرذائل والقبائح.
وهو ما يجعلنا نتحدث عن الفقر بمفهوم واسع يشمل كل ما يمثل موضعاً 
للحاجــة إلى ما يزيلــه أو يقلله، فالــداء افتقار إلــى الصحــة واحتياجٌ إلى 
استعادتها، والظلم افتقار إلى العدل واحتياج إلى استجلابه، والمعصية افتقار 

إلى التقوى وإلى ما يأتي بها من جديد.
وكذلك، فــإن الفقر لا يقتصر على الأفراد، وإنما يشــمل شــعوباً وفئات 
بأســرها، بل أصبح الخبراء اليوم يتحدثون عن فقر الــدول والأقاليم، وعن 
إفقار لشعوبٍ وطوائف، وحملٍ على الفقر القهري الذي لا يتسبب فيه الفقراء 
بدرجة أولى، وإنما تسببه سياســات ظالمة وإجراءات قاهرة، عابرة للقارات، 

وفي إطار أجندات، وبمزاولة خيانات وإملاءات.
وتقريرنا للفقر بمفهومه الواسع وشموله لشعوب ودول إنما يرد بملاحظة 
معقــولات الأزمنة المعاصــرة وما حملته مــن تزايد أعداد الفقــراء وأحجام 
معاناتهم، وبملاحظة معقولات نصوص وأحكام شرعية، على غرار قوله تعالى: 
 { z y x w v u t s r q ﴿
| { ~ ے ¡¢ £ ¤ ¥¦ § ¨ © ﴾ [التوبــة: 60]، 
الذي أفاد فيــه لفظ «الفقراء» صيغة الجمع المســتغرق لأفــراده من أعدادٍ 
للفقراء لا تقبل الحدّ ولا العدّ أحياناً، وعلى غرار قوله تعالى: ﴿ ¤ ¥ ¦ 
́ ﴾ [النساء: 5]، الذي   ³ ² ± ° ¯ ® ¬ « ª © ¨ §
أفاد فيه لفظ ﴿ § ﴾ إضافة المال إلى المجموعة العامة 1، وهو ما يشــير 

قال الشيخ محمد الطاهر بن عاشور: «والمراد بالأموال: أموال المحاجير المملوكة لهم؛ ألا ترى  1  ـ
̄ ﴾ وأضافة الأموال إلى ضمير المخاطبين ب ـ﴿ < ? ﴾ إشارة بديعة  إلى قوله: ﴿ ® 
إلى أنّ المال الرائج بين الناس هو حقّ لمالكية المختصّين به في ظاهر الأمر، ولكنهّ عند التأمّل 
تلوح فيه حقوق الأمُة جمعاء لأنّ في حصوله منفعة للأمّة كلهّا؛ لأنّ ما في أيدي بعض أفرادها من 
الثروة يعود إلى الجميع بالمصلحة، فمن تلك الأموال يُنفق أربابها ويستأجرون ويشترون ويتصدّقون 



93

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

إلى الأداء الجمعي للأموال والتمويل والاستثمار به، في مواجهة الفقر المركب 
والجماعي والمتزايد، فلا يُتقوى على الفقر الجماعي والعالمي والعابر للقارات 
إلا بتصرف الحكماء والخبراء والأمناء في الأموال العامة والثروات كافة. وأما 

إذا أسند المال إلى السفهاء فسيزداد الفقر وتضيع الثروة ويشيع الفساد.

مفردة الأزمنة المعاصرة
الأزمنة المعاصرة هي مجموع العصر الحالي بتنوع أحواله وجغرافياته، وتعدد 
مجالات وشــؤونه، وكثرة تحدياته وتجاذباته، وشدة الحاجة إلى المال والأعمال 

والوفرة والنفرة؛ مــن أجل مواجهــة كارثة الفقر، 
بوصفها إحدى كوارث العصر الراهن التي تنضاف 
إلى كوارث الأوبئة والاقتتال والأمُية والفساد بأنواعه. 
وربما تشــير عبارة الأزمنــة المعاصــرة إلى تعدد 
الأزمنة بحســب أوضاع الدول والمجتمعات، أو إلى 
تعدد الأطــوار المتوالية من حيــث الزمن، كالزمن 
الحديث والزمن المعاصر، أو إلى تداخل الزمان في 
الحال الواحد والمقام الواحد، حيث تجد في الزمان 
الواحد الفقراء والأغنياء، والفقــراء يكونون فقراء 
ثم يصبحــون أغنياء، والعكس كذلــك، وهذا يكون 
بسرعة وشدة وأحياناً بظلم وفســاد وضعف الحياء 

وترك الوفاء. ثم إن الفقر في الأزمنة المعاصرة اتسم بالتعقيد والتشعب، وبشدة 
التأثير في مجالات السياسة والأسُرة والتعليم والإعلام..، بل أصبح في أحيان عدة 

ثم تورث عنهم إذا ماتوا فينتقل المال بذلك من يد إلــى غيرها فينتفع العاجز والعامل والتاجر 
والفقير وذو الكفــاف، ومتى قلت الأمــوال من أيدي النــاس تقاربوا في الحاجــة والخصاصة، 
فأصبحوا في ضنك وبــؤس، واحتاجوا إلى قبيلــة أو أمُّة أخرى وذلك من أســباب ابتزاز عزّهم، 
وامتلاك بلادهم، وتصيير منافعهم لخدمة غيرهم، فلأجل هاته الحكمة أضاف االله تعالى الأموال 
إلى جميع المخاطبين؛ ليكون لهم الحقّ في إقامة الأحــكام التي تحفظ الأموال والثروة العامة، 
وهذه إشارة لا أحسب أنّ حكيماً من حكماء الاقتصاد سبق القرآن إلى بيانها». التحرير والتنوير، 

محمد الطاهر بن عاشور، (234/4 ـ 235)، الدار التونسية للنشر ـ تونس، 1984م.

 )=� �W&5� لا �إنّ ا�+5
الأ<�اد، وإ,�� �/�! 
 !0 ،�3�o�0 ت�v>�0ً و�"Z

1 ا��
�اء ا���م Cأ
�&$��pن �� <5� ا��ول 
والأ;���[، و�� إ<�5ر 
 ٍ!�
�/"�بٍ و�xا:l، و
�=( ا�+5� ا�5^�ي ا�@ي 
لا �&�
K�> 7 ا�+5�اء 
0�ر�a أو�(.



94

المحور

تمهيداً للهيمنــة الخارجية والابتزاز المــادي والتوظيــف الإيديولوجي والحزبي 
والمذهبي، وطريقاً لتغيير الخرائط وفك الروابط وطمس الثوابت.

ومفاد عد الأزمنة المعاصرة إطاراً زمانياً وبيئياً لتجديد المعالجة الوقفية 
والزكوية لمشــكلة الفقــر؛ أنها تمثل الوعــاء الوجدانــي والإرادي والحركي 
والسلوكي؛ من أجل الوعي بأهمية الزمن في الإنتاج والتجاوز، ودوره في تغيير 
واقع الفقر والفقراء الذي تعيشه ملايين الشــعوب، بسبب فقدان هذا الوعي 
بالزمان وتحدياته وشــروطه، وضعف الإرادة الحرة والسلوك الراشد بالواقع 

الحالي وآلامه وآماله.

3 ـ ا�&���� ا��;+� ���S<$� ا�+5� <� الأز��H ا��"�C�ة:

التجديد الوقفي مركب وصفي، وصف فيه الوقف بالتجديد. والتجديد هو 
الإحياء والتطوير والتحســين، والمراد هنــا هو إحياء الوقــف وتطوير أدائه 

وتحسين ريعه. وهو يشمل وجوهاً عدة من التجديد، أهمها:

تجديد الوعي بعلم الوقف
على مســتوى نصوصه وأحكامه ومقاصده وقواعــده، ويعني ذلك تجديد 
تفســير نصوصه، وشــرح أحاديثه، وتعميق النظر في آثــاره وتراثه، وتنزيل 
أحكامــه وفتــاواه، وتحقيــق مناطاته ومراعــاة مآلاتــه، وإقامــة ترجيحاته 
واختياراته، واستخلاص فلسفته ونظرياته، ومواكبة منتجاته ومستحدثاته. ومن 
شواهد ذلك التجديد: تقرير ما هو تعبدي وما هو معقول المعنى 1 في الوقف، 

يمثل مبدأ التعبدي ومعقول المعنى قاعدة شــرعية كليــة نطق بها العلماء وفرعــوا عنها فروعها  1  ـ
وأعملوها فــي الاجتهاد والتفقيه والإفتــاء والتوجيه. ولها صيغ عدة، منهــا: «الأصل في الأحكام 
المعقولية لا التعبد». قواعد المقري، 1296، وقاعــدة: «الغالب من الأحكام التعقل دون التعبد» 
شرح الكوكب المنير، ابن النجار، 172/4، وقاعدة: «الأصل في العبادات التعبد دون الالتفات إلى 
المعاني». الموافقات، الشاطبي، 300/2. ومفاد هذه الصيغ وغيرها أن الأحكام فيها ما هو تعبدي 
وفيها ما هو معقول المعنــى، وبينهما تفاوت من حيــث الغالب والراجح، بحســب طبيعة الحكم 
وأحواله وأدلته، ويعد الوقف حكماً تعبدياً من جهة ومعقــول المعنى من جهة أخرى، وهذا مبين 

ومعلوم. ينظر تحقيق ذلك في معلمة زايد للقواعد الفقهية، 455/5 ـ 503.



95

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

وأثر ذلك في الاجتهــاد والتطوير والنفع والإنتــاج. والتعبدي في الوقف قليل 
أمام ما هو معقول المعنى، والأصل أن نجمع بيــن الأمرين في الوقف وغيره؛ 
بناءً على أن الأحكام مشروعة لعبادة االله ومصالح الناس. ومنها حكم الوقف، 
فهو مقصود به التعبــد والقربة والثواب والرضا، وأنــه يبنى على نية الواقف 
وإيمانه والتقيد بنصوصه، وكذلك فإن الوقف مقصود به نفع الناس الموقوف 
عليهم بطريق مباشر، ونفع غير الموقوف عليهم بطريق غير مباشر وبوسائط 
التنمية وارتبــاط دوائر العمل والــرزق بعضها ببعض، وإضافة مــوارد تنمية 

للدولة والمجتمع، ومجابهة ظواهر الفقر وطرد آلام الفقراء...
إن ضعف الوعــي بتجديد الوعــي بالوقف في 
إطــار المعنى التعبــدي والمعنى المعقــول أضعف 
الوعي بتطويــر الوقف وتجديد أســاليبه والحفاظ 
على أشــكاله، وإن أدى ذلك إلى جمــوده وتعطله. 
وهنالك الشواهد المصلحية المعقولة الأخرى التي 
غفل عنها كثير من المهتمين بالوقــف؛ فوقعوا في 
المخالفــة والتراجع، ومن تلك الشــواهد وســائل 
الوقــف، ومصالحــه المرســلة، ومآلاتــه المرعية 
وأعرافه، المُحكمة، واستحسانه المشروع، وموازناته 

التي هي من علم الشريعة والحكمة المنيعة.

تجديد الوعي بواقع الوقف
على مستوى دراســة واقع الوقف وحاله ومؤسساته وإحصائياته ونجاحاته 
وتراجعاتــه، ودراســة ارتباطــه بالمنتجــات المعرفيــة والبحثيــة الحديثة، 
والمستحدثات الإدارية والهيكلية والاتصالية والمؤسسة، وإطارها البيئي الذي 
يتنزل فيه ويقــام عليه، من حيث نفســيات الناس وتحديات الواقع وشــبهات 
الرفض وأعمال المنع وموارد التمويل والاســتثمار والإنتاج والريع، ومســالك 
التوزيع والإيصال والنفع والاتصال، ومن حيث الرصد والتشــخيص والتحليل 
والاســتنتاج والإصلاح بموضوعية وصدقية ومهنية، ومن دون الاسترســال في 

 7A�� �+;ا�&���� ا��
 l;ا�� K�> lCو ،�+Cو
��0&����، وا�&���� �3 
 ���D&ء وا���
الإ
 �H3 اد�وا�&$���، وا��
 ���D%و l;ء ا����
�3 إ
،K"و%$��� ر� K:أدا

و�3 �/�! و�3�aً ��ة 
�� ا�&����.



96

المحور

النمطية والارتجال والمحسوبية والعفوية. وقد آلت بعض أطروحات أوقافنا في 
الأزمنة الحالية إلى كلمة حق وكلمة ســواء، تعود فيهــا منظومة الأوقاف إلى 
فلســفتها الإســلامية والإنســانية، وإطارها النظامي، ومرجعيتهــا القانونية، 

واحتضانها الشعبي الأهلي، ودوام إقامة الحوكمة والمراجعة والمحاسبة.
والوعي الدقيق بواقع الأوقاف يسهم من دون شك في تعميق الوعي بمجابهة 
واقع الفقر الشامل، فالمعقد في الأسباب والمداخل والأوصاف.. لا يناسبه إلا 
المعقد بالمستوى نفسه، والفقر المركب والعام والمستمر..، لا تكفيه الوصفات 
العامة ولا العطايا المجزأة والظرفية، بل لا بد له من ريع وقفي دائم ومنتظم 

ومدروس ومثمر، يعالج الأسباب ويواجه الآثار.

تجديد الوعي بصيغ الوقف
على مستوى دراسة وتفعيل الصيغ المستحدثة والكيفيات المتجددة للوقف، 
على غرار صيغة وقف الوقت التي هي تخصيص جزء من زمن الإنسان ـ كيومٍ 
أو شــهرٍ أو مددٍ معينة ـ لنفع الناس وتقديــم الخدمة والمســاعدة المادية 
والمعنوية والعلمية والاجتماعية...، من دون أجرة أو مكافأة مالية أو عائدٍ ما. 
وتُعد هذه الصيغة من أكثر الصيغ سهولة ويسراً ونفعاً وخيرا؛ً لأنها صيغة يقدر 
عليها كل واحد من الناس بحسب إمكانياته ومهنته ومعرفته وخبرته، فالمعلم 
يوقف وقتــاً للتعليم من دون مقابــل، والطبيب يوقف زمناً للعــلاج المجاني، 
والابن يوقف وقتاً لبر والديه، والبائع يوقف ســاعة بيــع ليتصدق بريعها على 
فقير ومحتاج وطالب علم وطالب زواج...، وهكــذا كل واحدٍ ينفق مما عنده، 
ويعطي وقتــاً يخصصه للنفع والإفــادة، وهو ما يمكــن أن نصطلح عليه بوقف 
الوقت الذي هو في معنى وقف المال والدار والعقــار؛ ليكون ريعها وعائدها 
لجهات وأشخاص يحدده الواقف، بناءً على مصلحة راجحة ونفع معتبر وحاجة 
قائمة. فمعقول الوقف تخصيص مكان أو زمــان أو فضاء أو جهاز ليكون نفعه 
لغير الواقف المخصص له، ومن غير انتظار العائد والفوز بالربح على غرار 
البيع والشــراء والإجارة. وكذلــك صيغة وقف النقود، واســـتبدال الوقف، 
ونقله... للمصلحــة والمعقولية، وقد نــص الفقهاء علــى أن الوقف يدور مع 



97

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

، وهو الــذي عبرّنا عنه بالتعبــدي والمعقول في  المصلحة ويبنــى على النص
الوقف، وبالتوقيفي والمصلحي ونحوه.

ومن تجديد صيغ الوقف فيما يتعلق بمكافحة الفقر: اعتماد صيغة الوقف على 
الفقراء، أو على صنف من الفقراء الذين هم أكثر فاقة أو أكثر عدداً، وتخصيص 
ريع ذلك الوقف لهم، بناءً على شرط الواقف، ومراعاة لمصلحة معتبرة وسياسة 
عادلة، وكذلك اعتمــاد صيغ أخرى تتفرع عــن هذه الصيغة الكبــرى، أو لها 
ارتباط بتلك الصيغة، ومنها صيغة الوقف على البرامج التنموية المواجهة للفقر، 
أو صيغة الوقف على الإعلام الوقفي الذي يحفــز الواقفين على وقف الأوقاف 

على الفقراء وبرامج إزالة فقرهم، ونحوه.

مكافحة الفقر بالتجديد الوقفي
المـــراد بمكافحـــة الفقـــر: المكافحة هي 
المواجهة والمجابهة بالوقاية والعلاج والمقدمات 
والوســائل والشروط والســنن. وهي تبدأ بالوعي 
بالمشكلات، وتحرير الإرادة، وإقامة النية، ودوام 
التوكل، وحسن الأداء، وإحكام التسيير والتنسيق، 
واعتماد الإدارة والمؤسســة، والإعــلام والتوعية، 
وإيجــاد البيئــات الحاضنــة، ومواجهــة الموانع 

القائمة والمسارات المعطلة.
والفقر هو الفاقة في كل شيء، ومنه الفاقة المادية والحاجة إلى الطعام 
واللباس والدواء والمسكن والجهاز والطريق والبيئة، وهو كذلك الفاقة إلى 
الإيمان والفضيلة والنســب والنظام والعلم والحكمة والأمن والتوازن والعدل 

والحرية وما إلى ذلك.
ومكافحــة الفقــر ـ بملاحظة اتســاع المفهــوم وعموم المجــال وترابط 
الدوائر ـ يستوجب تقرير منظومة المكافحة التي تتكامل فيها الأبعاد والوسائل 
التعليمية والتربوية والسياســية والماديــة...، ومنها وســيلتا الوقف والزكاة 
بوصفهما موضوعاً للبحث، ينبغي التقيد بهما. كما يســتوجب تقرير المفهوم 

 z�W�% l;�5ل ا��"�
��Sن أو ز��ن أو <�Qء أو 
 ��[� K"+, ن�S�� ز�^a
ا��ا;l ا���K� zW، و�� 
�n� ا,&�tر ا�"�:� وا�+�ز 
 b�
��0�n )=� 10�ار ا�
 ?�@Aرة. و�aاء والإ�وا�/
�C]� و;l ا��5Hد، 
.K=5,و ،l;ال ا���
&oوا



98

المحور

الواسع للفقر والشامل لشعوب ودول، ولكن المقام يقتضي أكثر الاقتصار على 
الفقــر المادي والحاجة إلــى الطعام والشــراب ونحوه، مما هــو معدود من 
الماديات الأساسية والحاجيات اللازمة في حياة الإنسان، من دون الغفلة عن 

الحاجيات الأخرى على صعيد العلم والدين والقيم والفنون.
ولعل من أبرز مجالات التجديد الوقفي في مكافحــة الفقر تجديد صيغ 
الوقف التي تقاوم أسباب الفقر، كضعف الموارد وكساد السوق وسوء التربية 
والتعليم، والتي تقــاوم كذلك أنواع الفقر كالفقر المــادي والصحي والعلمي 
والروحي..، وكذلك تجديد أساليب الإقناع بالوقف المكافح للفقر، ومنه إعداد 
البحوث اللازمة والمتطورة والمبدعة لذلك، وإرساء سياسة إعلامية وتوعوية 

يخصص لها وقفٌ للغرض بشروطه وضماناته.

صيغ وقفية جديدة لمكافحة الفقر
تتجدد صيغ الوقف عبر العصور؛ فهي من المواضع الاجتهادية التقديرية؛ بناءً 
على ثوابت الوقف نصوصــاً ومقاصد وتعبداً وامتثالاً. ومــرد هذا التجدد معقولية 
معنى الوقف، وكونه مشــروعاً لنفع الناس وتحصيل الخير وتكثير الريع ومواكبة 
الواقع ومناســبة الطبع. وقد دلت على هذه المعقولية منطوقات ومفهومات كثيرة. 
وتقررت بمقتضاه قواعــد ومقاصد وضوابط أصبحت تُعــرف بالقواعد والمقاصد 
والضوابط الوقفية التي توجهــه وتقيمه على ميزان المصالــح وأحكام النصوص 

ومجريات الواقع الذي له أثره في ذلك. ومن هذه الصيغ الوقفية الجديدة:

أولاً: الوقف على فقراء العصر:
فقراء العصر هم أصحاب الفاقة والحاجة، من الأفراد والأجناس والأعراق 
والهيئات والمناطق والأقاليم والدول، ومنهم طلاب العلم وأولياء الأمور وربات 
البيوت، ومنهم أهل علم وأصحاب مروءة. ومنهم فقراء الدين والخلق والعلم، 
وفقراء الجاه والوجاهة ممن ليس لهم حيلة ولا يهتدون ســبيلاً. ويمثل توجيه 
الوقف إليهم ـ بحســب أحواله وأحكامــه وقواعده ومقاصده ـ عملاً شــرعياً 

تجديدياً وحضارياً إذا أحكمت صيغه وأتقنت أدواره.



99

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

ويُعد الوقف على فقراء العصر أحد صيــغ الوقف المعاصرة. وفقراء العصر 
هم جزء مــن الناس الموقوف عليهم في الشــرع الإســلامي، كاليتامى والأرامل 
والمرضى وطلاب العلــم. وتخصيصهم بوصف فقــراء العصر يأتــي ليدلّ على 
ملاحظة حال هؤلاء وحاجياتهم وتحديات عيشــهم وحقهم فــي الكرامة والإنقاذ 
والتحســين والإصلاح. وهو ما يجعل الوقــف على هؤلاء يســتجيب لواقع العصر 
ومستجداته، من حيث الرصد والتشخيص والتحليل والاستنتاج، وتقديم المقاربة 
الوقفية المتجددة لهؤلاء الفقراء، ومراعــاة الأولويات والمآلات؛ مما يحقق لهم 
تجاوز فقرهــم أو تقليل معاناته ومصائبه، ومما يجعــل الوقف على هؤلاء مجدياً 

أكثــر وجاريــاً بإحــكام وإتقــان. وهــذه الصيغــة 
التجديديــة ـ التي هي امتــداد للصيغــة التقليدية 
المعروفة (الوقــف على الفقــراء) ـ تضمن تحقيق 
مقاصد الوقف على هؤلاء، وتناســب شرط الواقف 
على الفقراء بأصنافهم وأوصافهم، وتراعي متغيرات 
الواقع والعرف والمصلحة، وتستجيب لشرط الكفاءة 
والمهــارة، مــن جهــة استشــارة الخبــراء، وفعل 
الإحصــاء، وإجــراء المقارنــة، وملاحظــة الفرق 
والاستثناء... ومن ثمرات هذا الضرب الوقفي على 
فقراء العصر: الوقف على فئات مخصوصة من هؤلاء 

الفقراء، كفئة فقراء طلبة العلم ومفكري الإســلام والفاعليــن في المجال العام 
والنشاط الخيري، أو فئة الشباب المقبل على الزواج المتشوف إلى تعزيز قدراته 
المادية والمعنوية لبناء أسُرة وإنهاض أمُة. ويتقرر هذا بموجب نظر المجتهدين 

وآفاق المجددين وشهادات الخبراء المتقنين، الذين يحددون الأولى والأحرى.

ثانياً: الوقف على برامج ومشروعات مكافحة الفقر المعاصر
هذا الضرب الوقفي لا يوجه إلى الفقراء أنفسهم بطريق مباشر، بتوفير 
الأموال والخدمات والمنافــع لهم؛ وإنما يوجه إلى إقامة مشــروعات وبرامج 
وقفية لفائدتهــم، ولتدر عليهم الريع والنفع بمقتضــى ذلك. فالوقف هنا هو 

 ]3 �W"اء ا��إنّ <5
 ،�a�$ب ا�+�;� وا��$Cأ
�� الأ<�اد والأ�Haس 
والأ��اق وا�^��vت 
وا��Fx�H والأ;���[ 
وا��ول، و�x ]^Hلاب 
ا�"=[ وأو���ء الأ��ر 
ور�0ت ا�
��ت، و�H^[ أ3! 
�=[ وأC$�ب ��وءة.



100

المحور

وقف على البرامج البحثية والمشــروعات التنموية وعلــى التخطيط والتنفيذ 
والتأطير لما يجلب الغنى ويزيل الفقر ويحدث الشغل ويدرأ البطالة... وربما 
يكون هذا الضرب الوقفي أوْلى من صرف الوقف على الفقراء مباشــرة، بناءً 
على أنه أدوم في الأثر وأعمق في النفع وأبلغ في الاجتهاد، ونظيره في الفِقه 
الإسلامي مسألة استثمار مال الزكاة، ومفاده تنمية حق الفقير من الزكاة في 
مشــروع اســتثماري يأتي بالربح وقد يؤدي إلى الغنى، عوضاً عن إعطاء هذا 

الحق مباشرة ليستهلكه الفقير من دون تنمية وزيادة.
ومعيار الأوْلى في الوقف على الفقراء أو مشروعات مكافحة الفقراء إنما 
هو المصلحة والمآل والحال، بمزاولة الموازنــة من قبل المجتهدين. فأحياناً 
يكون الأولى الوقف على الفقير نفســه مباشــرة، بتمكينه مــن الريع الوقفي 
مباشرة ليسد حاجته القائمة التي لا تنتظر، وأحياناً يكون الأولى الوقف على 
المشروع نفســه، الذي لا يدر ريعاً مباشرة، وإنما يؤســس الأصول والأعمال 
والأعيان التي تدر ريعاً بعد ذلك. والقاعدة الأوْلى في ذلك كله جمع الضربين 

وجلب المصلحتين وإعمال المسارين..

ثالثاً: الوقف على بناء الوعي بالوقف المكافح للفقر المعاصر
يراد ببناء الوعي إحداث الفهم الصحيح والإدراك المتين لأهمية الوقف 
ومقاصده وآثاره وتجدده وإحيائه في العصر الحالــي. ومن قبيل ذلك توعية 
الواقفيــن بالمجالات الوقفيــة الحيوية التــي ينبغي أن تتجــاوز الأطروحات 
التقليديــة والأعمــال المألوفة للأوقاف. ومــن مجالات التجديــد في الوعي 
بالأوقاف تأصيل الوعي بأولويات الأوقاف وآثارها في بناء الحضارة وتصحيح 
صورة الإسلام في العالم وتقوية جناب الصادقين المصدقين في دوائر العلم 
والإعــلام والإدارة والمجتمع والخدمة والخبــرة...، وتأصيل هذا الوعي ليس 
عملاً عفوياً تكفيه الخطبة والخطبتــان، أو الموعظة والكلمة؛ وإنما هو عملية 
تعليمية إعلامية تراكمية مركبة ومتداخلة، وتحتاج أقداراً من العمليات الوقفية 
على الإعلام والتربية والفكر وإصلاح العقول والأنفس وتهيئة البيئة والمحيط. 
إن بناء الوعي طريق لإنشاء الفعل، والوعي العميق بالوقف ـ فلسفة ونظاماً ـ 

يعد طريقاً للفعل القوي للوقف تمثلاً وانتظاماً وتعميراً واستثماراً.



101

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

ومن النكت والطرائف التي وردت إلي منذ زمن قليل استشارة أحد فضلاء 
الدين والأدب، تعلقت بتوجهه لإقامة مقبرة وقفية علــى أرضه في بلدته التي 
توجد بها مقبرة أخرى أو أكثر. فــكان الجواب أن الوقف علــى غير المقبرة 

أولى، لأوجه ثلاثة:
الوجه 1: إن الحاجة إلى المقبرة في تلك البلدة غير متأكدة وغير قائمة؛ 
لوجود مقبــرة أخرى أو أكثر، والحاجــة القائمة هي المدرســة أو المكتبة أو 

المنشأة العامة في مجال الفكر والسلوك والعلم والعمل.
الوجه 2: إن الوعي الحالي لبعض المحسنين 
قد تركز وانصب في الوقف على المقبرة والمسجد 
ونحــوه، وإن كانت الحاجة الأولى هي المدرســة 
والكتاب والطريق والبئر والبســتان... واستمرار 
هذا الوعي فيه أقدار كبيرة من التقليد للسابقين 
والمسايرة للعوام ممن ليس لهم علم وفقه ونظر 

واستذكار.
الوجه 3: إن بعض المحسنين يمتنع أو يتردد 
في أن يوقف وقفه على جهة حيةّ نشطة فاعلة في 
فكر أو سلوك أو منهج علمي أو إصلاح اجتماعي أو 

مشــروع ثقافي..، وذلك مخافة الاتهــام والتصنيف والمشــاكل والمعاناة..، 
فيختار الوقــف على وقفٍ غير جدلي ويكون محل اتفــاق ووفاق، كالوقف على 
المقبرة التي هي فوق التنازع بأنواعه. ويتعين مع وجود هذا الامتناع والتخوف 
والتردد فعلُ مــا هو أولى وأحرى، وهــو الوقف الذي تكــون مصلحتة متعدية 
وعامــة، وتكون حاجته قائمــة ومؤكدة، وليــس عليه إلا أن يجــري وقفه على 
مقتضيات الشرع والقانون والواقع، وبذلك يكون قد سلم وأمن، ولا يهمه اتهام 
الناس له ولا ســوء ذكرهم لعمله، فالعبرة صحة العمل وحسن النية وتحقيق 
الثمرة والصبر على فعل الخير، فالشــجرة المثمرة هي التــي تقصد بتوجيه 
الحجر وقطف الثمر وتحصيــل الظل، أما غير المثمــرة فمتروكة مهجورة أو 

مقطوعة مجرورة.

��اد 0
�Hء ا����
 1�$Wاث ا�+^[ ا��
إ
والإدراك ا��&�� لأ���3 
ا��;l و�C�5�ه وآ�pره 
 �> K:��
و%��ده وإ
ا�"W� ا�$���. و�� 

�! ذ�? %���� ;
ا��ا;+�� �����0لات 
ا��;+�� ا�$����.



102

المحور

أصول التجديد الوقفي لمكافحة الفقر
من هذه الأصول:

أولاً: أصل تجديد الدين المنصوص عليه فــي حديث أبي داود، والوقف 
من الدين، فيجري فيه التجديد كما يجري في سائر الأحكام.

ثانياً: أصـــل مقاصد الوقـــف، فالوقف مبني علــى مراعــاة المصلحة 
الشرعية، وهو ما عناه العلماء بمقاصد التقرب إلى االله تعالى وتحصيل ثواب 
الآخرة، والقيام بواجب التكافل الاجتماعــي، وتأبيد الانتفاع وتعديته في حياة 

الواقف وبعد موته، وتحقيق التنمية الشاملة والإبداع الحضاري 1.
ثالثاً: أصل شرط الواقف المبني على حرية الواقف ونفع الموقوف عليه، 
وقيام ذلك على الاجتهاد والتجديد والإحياء والتطوير. ومن ذلك قول العلماء: 
«شرط الواقف كنص الشارع في الفهم والدلالة، وفي وجوب اتباعه والعمل به، 
عندما يســتوفي شــروط صحته، وتنتفي موانع ذلك. وهو ما عناه العلماء بأن 

شرط الواقف مقيد بالشرع ومقاصده ومقتضياته 2.
رابعاً: أصل مراعاة مآلات الأفعال وتحقيق المناط وفِقه التنزيل وفِقه 
الموازنات وما إلى ذلك من المدارك والمناهــج النظرية والعملية في إقامة 
الوقف ونفع الناس. وهــو ما وقع تطبيقه وتجديده فيمــا يعرف بصيغ الوقف 
المتقررة عند العلماء؛ كصيغة استبدال الوقف ونقله وضمه للمصلحة، وصيغة 
شــرط الواقف ودورانه على المصلحة والعرف، كما مــر قبل قليل. فضلاً عن 
الصيغ الإجرائية والإدارية والمؤسسية، كتجديد إدارة الوقف وتقنينه وحوكتمه، 

وتجديد الإفتاء والخطاب في دائرة الوقف وعملياته ومنظوماته.

ينظر تفاصيل هذا المقاصد في: الأوقاف الخيرية واســتبدالها، شبير أحمد القاسمي، ص 165؛  1  ـ
والفقه الإســلامي وأدلته، وهبــة الزحيلــي، 603/10؛ وولاية الدولة على الوقف، محمد الســيد 
الدســوقي، ص 119؛ ومخالفة شــرط الواقف، الناجي عبد الســلام لمين، ص 73؛ ودور القضاء 

الشرعي في ضبط تصرفات النظار، نور حسن عبد الحليم قاروت، ص 275.
شــروط الواقفين وأحكامها، علي بن عباس الحكمي، ص، 1، 16؛ والموسوعة الفقهية، 131/44؛  2  ـ

والمدخل الفقهي العام، الزرقا، 1080/2.



103

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

4 ـ ��S<$� ا�+5� ��0&���� ا�>�Aي
يراد بالتجديد الزكــوي تجديدات كثيرة: في الوعــي بالزكاة المعاصرة 
نصوصاً ومقاصد، وفي المناهج التعليمية والخطابية والإعلامية والثقافية، وفي 
المؤسسات والنظم والقوانين، وفي مجموع العقليات والنفسيات والبيئات؛ بما 

يقيم الزكاة على مراد الشارع ومصلحة الإنسان والحيوان والعمران.

تجديد الوعي بعلم الزكاة
يراد بالعلم بالزكاة العلم بفقهها وحســابها. 
وفِقــه الــزكاة هــو أحكامهــا بأدلتهــا وقواعدها 
وضوابطها ومقاصدها ووسائلها، أما العلم بحسابها 
فهو قواعد ذلك ومعادلاته وجداوله وتقنياته. وهذا 

العلمان ضروريان لمعرفة الزكاة وتجديدها.

تجديد الوعي بواقع الزكاة
واقع الزكاة هو حالها ومآلها، وأوضاعها في 
المجتمعات والمؤسسات والقوانين، وحضورها في 
الأذهان والأنفــس، من حيث الاقتنــاع بفرضيتها 
وضرورتهــا وموقعها من الفرائــض الأخرى، وما 

يتطرق إلى ذلك من الجهل والتحايل والتسويف في إخراجها، أو إلى فوضويتها 
في التوزيع وعدم جدوى مخرجاتها بما يخدم المقاصد الشــرعية والمصالح 
الإنســانية. وهذا الواقع يحتاج إلى الوعــي العميق والتجديد المســتمر على 
مستوى الرصد والتشخيص والتحليل والاستنتاج والمحاسبة والحوكمة... ولهذا 

وغيره الأثر البالغ في إحكام الأداء الزكوي بما يدرأ الفقر ويقلله.

تجديد الوعي بصيغ الزكاة
من أجلى تجديد الزكاة تجديــد صيغها وكيفياتها، بنــاءً على تفعيل 
قواعدها ومقاصدها، كتجديد صيغ الاســتثمار والتنمية بالزكاة، وتجديد 
مسائل زكوية مشتهرة في المدونة الفقهية ودوائر الاجتهاد، كاعتماد القيمة 

��اد ��0&���� ا�>�Aي 
%����ات �GA�ة: <� 
ا���� �A<��0ة ا��"�C�ة 
,�C�Wً و�C�5�، و<� 
ا���3�H ا�&"=���� 
وا����0�D والإ�لا��� 
��oت  وا��5G<��، و<� ا���ٴ
وا�tH[ وا��5ا,��، و<� 
����ع ا�"5=��ت 
وا�H+���ت وا�
��vت.



104

المحور

والعين 1، والضمّ والنقل والشــركة والخلطة 2 وغير ذلــك مما يطرح من 
قضايا التجديد بحســبه وضابطه، وكذلك مراعاة الأحََظّ للفقير والأرفق 
بالغني، وتجديد إعمــال المصارف الزكوية في ضــوء الواقع والحاجيات 
اللازمة للفئات الإنسانية والقطاعية وللمجموعات الوطنية التي تعاني من 
الجوع الجماعي والإفقار المتعمــد وتطويق إرادة تجــاوز الفقر والبؤس، 

. ومحاصرة حواضن الخير وأوعية البر

مكافحة الفقر بالتجديد الزكوي:
ســبق أن بينّا المراد بمكافحة الفقر، وندرج أدناه بعض الصيغ الجديدة 

لمكافحة الفقر.
أولاً: صيغة استثمار مال الزكاة

الأصل في الزكاة أن تُعطى للفقراء وسائر المصارف من أجل الانتفاع بها 
وصرفها فيما يســد ضرورياتهم وحاجياتهم، ويدرأ عنهــم الحاجة أو يقللها 
ويخفف منها. ولكن الفقهاء تحدثوا عن استثمار حق الفقراء من أجل تكثيره 
وتعميمه، ولمواجهة حالة اســتهلاكه فور أخذه وصرفه. فبدل أن يأخد الفقير 
مثلاً ألف دينار لاســتهلاكه، فإنه يأخذه ليســتثمره وينميه وليــدر عليه نفعاً 
ينضاف إليه، وليضمن له عمــلاً لائقاً ودائماً، وهو ما يســبب إحداث موطن 

شغل، وتقليل البطالة وتوفير السيولة والخدمة والمنفعة والمنتوج.
وهذه الصيغة قد تكلمّ عنها الفقهاء منــذ أزمنة، وهي من صيغ التجديد 
والتفعيل؛ ولكنها تتجدد دوماً وعلى مر العصور بمقتضى تطور الزمان وتزايد 

القيمة هي إخراج غير العين مما يكــون بقيمة العين، كإخراج النقود فــي زكاة الفطر بدلاً عن  1  ـ
الشعير والتمر.. والعين هي إخراج ما جاء به نص صريحاً بأصله وليس بقيمته. والزكاة المالية 
الأصل فيها إخراج العيــن، وجوز بعض العلماء إخراج القيمة في مســائل وبضوابط. وهذا موضع 
بحث دقيق ونظــر وتحقيق لدى العلمــاء المدققين، وهو ثمرة قاعدة التعبــد ومعقول المعنى في 
الزكاة. يرجع في ذلك إلى كتــاب زكاة الأنعام، أحمد بن حمد الخليلــي، ص 224 ـ 245، فقد 
أسهب الشيخ في بيان ذلك في زكاة الماشية، من حيث المصلحة والمشقة والرفق وغيره مما هو 

مدار أخذ القيمة في الزكاة.
زكاة الأنعام، الخليلي، ص 245 وما بعدها؛ وبداية المجتهد، ابن رشد، 258/1. 2  ـ



105

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

الحاجات وظهور الأساليب الجديدة في التنمية والاستثمار والتعاون، على غرار 
التشجيع على الحرف الصغرى وتعاظم الشــركات الممولة بالمبالغ القليلة، 
وتعزيز القدرات الذاتية والأهلية في إطار الاقتصاد التضامني والقطاع الثالث 
والجهد الشعبي والمدني في تنمية الأوطان وتقوية قدرة الدولة الحديثة على 

الأعباء والنفقات بأنواعها..
ثانياً: صيغة صناديق الزكاة

وهي الصيغة التي تعنى بتنظيم الزكاة وجمعها وتوزيعها وفق رؤية وطنية أو 
جمعية أو عالمية؛ بناءً على الدراسات والإحصائيات 
والجدوى والتنسيق والمراجعات والمحاسبة العمومية 
والإســناد  الشــعبي  والدعم  القانونية  والمرجعيــة 

الحكومي والشفافية والمصداقية وغير ذلك.
ومظهــر التجديد في هــذه الصناديق مظهر 
بارز ومقنــع ومثمــر، من جهــة تجديــد النظم 
الروافد  وتحريك  القوانين،  وتفعيل  والأســاليب، 
بمردودية  والإقناع  والمتــرددة،  المخفية  الزكوية 
الزكاة وحشد المســاندين لها بالدعم والتعبئة، 
والموجهة لخدمة مشــروعات محــددة ومقصودة، 
بناءً على حُســن التخطيط وعمق النظر ومراعاة 

الواقع وملاحظــة حاجيات الناس. ومن ذلك: مشــروع تقليل وطأة العنوســة 
ومعاناة الشباب والشابات بسبب تأخر ســن الزواج وتكاليفه الباهظة مع قلة 
الموارد والإمكانيات المالية والقدرات الشرائية. وإقامة مشروع زكوي لمواجهة 
العنوســة يُعد من أعظم الأعمال التجديدية الزكوية، من جهة صرفها كلياً أو 
جزئياً على هذا المشــروع، بناءً على رؤية علمية عملية، يســهم فيها الأغنياء 

بأموالهم، والفقهاء بفتاواهم، والصناديق بالتنظيم والتفعيل والتنسيق.
ثالثاً: صيغة صرف الزكاة في برامج مكافحة الفقر

وهي صيغة متجــددة واجتهادية، يقررهــا العلماء الشــرعيون والماليون 

الأC! <� ا�>�Aة أن 
 �:�oاء و�5+=� )D"%ُ
 !aرف �� أ�Wا��
 ���> �^>�Cالا,&+�ع 0^� و
��� ��ور��%^[ 
 ]^H� و��رأ ،]^%��a�
و
 l+�أو �5==^� و� �a�$ا�
�x �� �^H��F ا��G&oر 
 !aاء �� أ�ا�+5 F

.K���"%ه و��GS%



106

المحور

والاجتماعيون، في ضوء القراءة الدقيقة لمصرف «في سبيل االله» بالخصوص، 
والنظر الدائم بالمراجعات اللازمة له، وهو ما يمثل موضع الإبداع الاجتهادي 
الأصيــل المتين، ويــدرأ حالات الاسترســال فــي النقول ومســايرة الظواهر 
والأشكال والقوالب؛ مما قد يفوت مصلحة المخلوق وقد يعارض مراد الخالق. 
وهذه الصيغة توجه لمواجهة الفقر مباشــرة، بإغنــاء الفقراء وإخراجهم من 
البؤس واليأس، وتوجه لمقدمات ذلك، كإحــداث الوعي به، وتكثيف الإعلام 

لمعرفته وتهيئة النفوس والعقول له. و«ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب».

أصول التجديد الزكوي لمكافحة الفقر
من هذه الأصول:

أولاً: أصل تجديد الدين المنصوص عليــه في حديث أبي داود، والزكاة 
من الدين، فيجري فيها التجديد كما يجري في سائر الأحكام.

ثانياً: أصل مقاصد الزكاة، فالزكاة مبنية على مراعاة المصلحة الشرعية، 
وهو ما عناه العلماء بقولهم:

والزكاة كذلــك مبنية على الرفــق بالفقير والغنــي، وتطهير المــال وتزكية 
المزكي، وتقليل الضغائن بين الفقراء والأغنياء، ودعم الروابط الإنسانية والأسُرية 
والفئوية والقطاعية..، وإذا تقرر ذلك فإنه يتقرر معه مسار التجديد بناءً على ذلك.
ثالثاً: أصل التعبد ومعقول المعنى فـــي الزكاة، ومجمل ما جاء فيه أن 
الزكاة عبادة وقربة من جهة التقيد بالأنصبة والمقادير والحول وقيامها على 
النية والإيمــان وانتظار الثواب مــن االله تعالى، وأنها معاملــة مالية معقولة 
المعنى من جهة مقاصدها الكثيرة ومصالحها المعقولة، كمصلحة نفع الفقراء، 
والرفــق بالأغنياء، وتوزيــع الثروة بالعــدل، وتقليل تداعيــات الفقر ومآلات 
التفاوت الفاحش بين فئات المجتمع، وغير ذلك مما ذكره العلماء فيما يُعرف 
بعلل الزكاة وأسرارها وحِكمها، كحكمة ضبط الأنصبة والمقادير، والإخراج من 
جنس المال، كإخراج الشاة من الغنم، والإخراج من غير جنس المال، كإخراج 

الشاة من الإبل فيما دون خمس وعشرين من الإبل.



107

المعاصرة ا�زمنة  في  الفقر  لمكافحة  والزكاة  الوقف  مسائل  في  التجديد 

:baا�در وا���Wا��

الأوقاف الخربة واستبدالها، شــبير أحمد القاسمي، مقال ضمن كتاب الوقف (بحوث  -
مختارة مقدمة في الندوة الفقهية العاشرة لمجمع الفِقه الإسلامي في الهند)، إعداد 
وتقديم سماحة الشيخ القاضي مجاهد الإسلام القاسمي، دار الكتب العلمية، بيروت، 

لبنان، ط.1، سنة 1422هـ/2001م.
بداية المجتهد ونهاية المقتصد، ابن رشــد، دار المعرفــة، بيروت، لبنان، ط 6،  -

1409هـ/1988م.
التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر ـ تونس، 1984م. -
التعريفات، علي بن محمد الشريف الجرجاني، مكتبة لبنان، بيروت. -
حاشية الصاوي على الشرح الصغير، الصاوي، أحمد بن محمد المالكي. -
دور القضاء الشــرعي في ضبط تصرفات النظار، نور حسن عبد الحليم قاروت، مقال  -

منشور بالبحوث العلمية للمؤتمر الثاني للأوقاف بالمملكة العربية السعودية، جامعة أم 
القرى، مكة المكرمة، سنة 1427هـ/2006م.

زكاة الأنعام، أحمد بن حمد الخليلي، مكتبة الاستقامة، سلطنة عُمان، ط 1، 1423هـ/2003م. -
سنن أبي داود السجستاني، دار الفكر، د.ت. -
شرح الكوكب المنير، ابن النجار الحنبلي. -
شــروط الواقفين وأحكامها، علي بن عباس الحكمي، بحوث ندوة الوقف في الشريعة  -

الإسلامية ومجالاته.
الفِقه الإسلامي وأدلته، وهبة الزحيلي. -
القواعد، المقري، تحقيق أحمد بن حميد، ط 1، جامعة أم القرى، مكة المكرمة. -
النجــار، عبد االله مبروك، ولايــة الدولة علــى الوقف (المشــكلات والحلول)، مقال  -

منشــور بالبحوث العلمية للمؤتمر الثاني للأوقاف بالمملكة العربية السعودية، جامعة 
أم القرى، مكة المكرمة، سنة 1427هـ/2006م.

لسان العرب، ابن منظور. دار الفكر، د.ت. -
مخالفة شرط الواقف، لمين، الناجي عبد السلام، مخالفة شرط الواقف (المشكلات  -

والحلول)، مقال منشــور بالبحوث العلمية للمؤتمر الثانــي للأوقاف بالمملكة العربية 
السعودية، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، سنة 1427هـ/2006م.



108

المحور

المدخل الفقهــي العام، الزرقا، أحمد بن الشــيخ محمد، دار القلم، دمشــق، ط 6،  -
1422هـ/2001م.

المســتدرك على الصحيحين، الحاكــم النيســابوري، محمد بن عبــد االله، مراجعة  -
مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1411هـ/1995م.

المصباح المنير، أحمد بن محمد بن علي الفيومي، مكتبة لبنان، د.ت. -
معلمة زايد للقواعد الفقهية، مؤسســة زايد بن ســلطان آل نهيــان للأعمال الخيرية  -

والإنسانية، أبو ظبي، دولة الإمارات العربية المتحدة، ط 1، 1434هـ ـ 2013م.
المغني، ابن قدامة. -
الموافقات في أصول الشريعة، محمد بن إســحاق الشاطبي، شرح عبد االله دراز، دار  -

المعارف، بيروت، ط 2، ســنة 1395هـ ـ 1975م، ودار ابن عفان، ســنة 1421، تحقيق 
مشهور بن حسن آل سلمان أبي عبيدة.

الموســوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، مطابع دار  -
الصفوة، ج.م.ع، ط 1، 1413هـ/1993م.

ولاية الدولة على الوقف (المشكلات والحلول)، الدسوقي، محمد السيد، مقال منشور  -
بالبحوث العلميــة للمؤتمر الثاني للأوقــاف بالمملكة العربية الســعودية، جامعة أم 

القرى، مكة المكرمة، سنة 1427هـ/2006م.


